UNA DINAMICA DISCEPOLARE
Omelia per la conclusione del giubileo della speranza
(Col 3,12-21; Mt 2,13-15.19-23)

Dopo aver riflettuto, durante questo giubileo, sul tema della speranza nell’agire cristiano,
considerando che tale virtu sostiene e accompagna il nostro cammino di fede con forme di
carita che cercano di imitare I’amore di Dio (cfr. 1Cor 13,13), ¢ il momento giusto per
domandarci, con tutta franchezza, come si possa essere testimoni di speranza dietro a Gesu,
colui che Papa Leone X1V, nella benedizione Urbi et Orbi di Natale, addita “porta della nostra
speranza”: «Egli é la Porta sempre aperta che ci introduce nella vita divina. E il lieto
annuncio di questo giorno: il Bambino che é nato é il Dio fatto uomo, egli non viene per
condannare, ma per salvare; la sua non e un’apparizione fugace, egli viene per restare e
donare sé stesso. In Lui ogni ferita é risanata e ogni cuore trova riposo e pacey. Il riferimento
a Gv 10, la pericope del Buon pastore, ¢ lapalissiano, ove scorgiamo un dettaglio significativo
da un punto di vista discepolare: non soltanto impariamo a essere discepoli dietro di lui (cfr.
Mc 1,17) accogliendo il mistero dell’incarnazione del Verbo, ma anche, secondo 1’autore
giovanneo, attraverso di lui, «porta» che apre a colui che ¢ il Dio con noi. Gesu ¢ questa
porta di speranza che ogni uomo e donna di questo mondo desiderano attraversare, € noi a
conclusione di questo giubileo vogliamo farlo con diligenza e nella consapevolezza di
assimilare quanto egli ci chiede per seguirlo:«Se uno entra attraverso di me, sara salvo;

entrera e uscira e trovera pascolo» (v. 7),

La salvezza di Dio ¢, per ’autore giovanneo, relazione con il Verbo incarnato, colui che ¢
luce e vita, testimoniato da Giovanni e contemplato da coloro che lo attestano Unigenito del
Padre, pieno di grazia e verita, colui nel quale troviamo «riposo e pace» - sottolinea il Papa -,
e attraverso il quale sperimentiamo, entrando e uscendo attraverso di lui, «grazia su grazia»
(Gv 1,16), ovvero pienezza di vita. Non ci si puo quindi tirare indietro di fronte a tale dono
che infonde speranza e verita. Gesu lo ribadisce chiaramente: colui che crede in me ha la vita
eterna (cfr. Gv 3,36). Sappiamo che ’espressione «vita eternay», cara all’evangelista, indica
una precisa tipologia d’esistenza, nella quale inabita la presenza di Dio (cfr. 14,23). La
percezione che si ha della vita, alla luce di tale accompagnamento, ¢ proprio di pienezza, di
completamento di ci0 che a noi apparirebbe inutile, difettoso, intollerabile. Con Gesu,
intersecando la sua esistenza, entrando ¢ uscendo attraverso di lui, la nostra, al di la

dell’effimero che la caratterizza, ci viene riconsegnata dalla dolcezza della sua presenza.

Entrare e uscire attraverso di lui, porta della nostra speranza, ¢ una scelta, impegnativa,
esigente, ma fortemente segnata da un profondo affetto: avendo nel tempo imparato ad amare
Gesu, scopriamo, ogni giorno che passa, di essere da lui amati con gratuitd e sollecitudine.
Proviamo, a conclusione di questo giubileo, a far nostra questa dinamica discepolare

dell’entrare e uscire, sapendo che essa apporta un ubertoso pascolo di speranza, costituito da



parole dette da lui stesso, da Gesu: parole d’affetto, che danno consolazione, «parole - direbbe
I’apostolo Pietro - «di vita eterna» (Gv 6,68), dando cosi senso alla nostra vita, infondendo
speranza, rivelando ci0 che ai piu rimane ancora nascosto: la certezza che Dio ci ama e che in
Gesu egli ¢ sempre con noi, in tutte le circostanze liete e tristi, per una comunione ecclesiale,

solida e duratura.

Accettiamo dunque di attraversare la sua esistenza, entrando e uscendo per mezzo di lui
(cfr. dia emoll = per mezzo di me), dando concretezza al dono della sua speranza, generata -
come afferma 1’apostolo - da una virtu provata (cfr. Rm 5,4: dokimg), quella virtu che consiste
nel gestire e vivere «la lunga prova della tribolazione» (2Cor 8,2). Tale speranza che ¢ Gesu,
il cui amore ¢ riversato nei nostri cuori mediante il suo Spirito (cfr. Rm 5,5), richiede
obbedienza decisa (cfr. 2Cor 2,9), fede matura (cfr. 1Pt 1,8), sequela genuina, tenendo conto
del monito: «Se il chicco di grano caduto a terra non muore, rimane solo; se invece muore
(entrare), produce molto frutto (uscire)» (Gv 12,25). Ripartiamo con sicura speranza,
tratteggiando fiduciosamente questo cammino di conversione che Gesu ci addita. Lo
facciamo, prendendo le mosse e imitando il suo modo di entrare nella storia dell’umanita (cfr.
Eb 1,6), le cui relazioni, nonostante [’opera amorevole dell’incarnazione del Verbo,
continuano a essere deficitarie e carenti. Ci infonde speranza la sua entrata nel mondo, vista
da Paolo, nella seconda lettura, come dono di un inatteso coinvolgimento della nostra

testimonianza nel piano di salvezza del Padre: «Scelti da Dio, santi e amati».

Qui capiamo come le fragilita non siano d’ostacolo alla bonta di Dio, non limitino o
intralcino 1l pensiero di Dio, per il quale siamo stati scelti per attuarlo e renderlo visibile
all’umanita. Ritenerci suoi «santi» (haghioi = familiari) e suoi «amati» (€gape€ménoi =
prediletti), rivelando a noi un giudizio inaspettato che non nasce dalle nostre inconcludenti
corrispondenze, costituisce un vero afflato di speranza, un profondo respiro di bonta divina,
condivisi dalla sua paterna benevolenza per ciascuno di noi, benevolenza che Paolo, nella
seconda lettura, definisce magnanimitda o grandezza d’animo (makrothymia). Essa ¢
fondamento della nostra speranza, la quale prende le mosse dalla tenacia con cui Dio attua il
bene pensato da sempre per 'umanita, quel bene che sollecita persone buone e obbedienti,
proprio come Giuseppe nel vangelo, sottomesso a compiere gesti che ispirano un’obbedienza
senza se e senza ma. Giuseppe infatti va, torna, parte, ritorna, dando persino 1I’impressione di
girare a vuoto, fidandosi, senza battere ciglio, di cio che il Signore chiede - ¢ il sogno che egli

fa -, realizzando con lui un bene che I’umanita scoprira porta della sua speranza: Gesu.

Chi poteva ipotizzare tale coinvolgimento: quest’insolita entrata nella sublimita del
pensiero di Dio, diventando partecipi di un’azione che 1’apostolo definisce «nuova creazione»
(2Cor 5,17)? Solo I’amore di Cristo, riconciliatore dell’'umanita e dispensatore delle grazie di
Dio, poteva concepirlo e renderlo noto a noi, con tutto quello che significa uscire per mezzo
suo, attraversando questa porta che ¢ 'umanita di Gesu, prodiga di ogni speranza. L’apostolo

elenca, a questo punto, uno stile di comportamento specifico per chi osa attraversare



I’esistenza di Gesu, il cui esito si concretizza in un impegno che, a conclusione del giubileo,
vogliamo assumere con entusiasmo, sia per curare le ferite della nostra comunita diocesana,
sia per esprimere coerenza nel discepolato, fedeli alla scelta battesimale che ci ha resi «santi e
amati», responsabili di infondere speranza nei cuori delle persone che il Signore ci fa
incontrare. Non bisogna fare grandi cose: a quelle pensa Dio. Il nostro compito ¢ assecondare
cio che sappiamo, avendo appunto assimilato, seguendo Gesu, il suo sentire: «A4bbiate in voi
gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesu» (Fil 2,5). Nell’attraversare questa porta di
speranza, intendiamo mutare il modo di accogliere I’altro, certo con rispetto e gentilezza, ma
soprattutto lasciandoci coinvolgere dalla forza del vangelo: tenerezza, bonta, umilta,
mansuetudine, magnanimita, sono virtu che appartengono alla sfera di quei sentimenti, che si
condividono quando in noi sussiste un doppio desiderio. A specificarlo ¢ ancora 1’apostolo

nella seconda lettura: «Sopportandovi a vicenda e perdonandovi gli uni gli altri».

La frase dell’apostolo richiede qualche chiarimento, essendo essa il risultato della speranza
che il Signore auspica di scorgere nelle nostre quotidiane relazioni. Se 1 sentimenti che ci
condividiamo equivalgono a questo elenco paolino, I’effetto non puo che essere il seguente. A
partire anzitutto dal modo come incontriamo 1’altro, cogliendo in lui il positivo che si cela nel
suo animo. Sarebbe il senso del verbo greco anéchomai che vuol dire sopportare, ma piu
letteralmente tenere in alto, levare su. Animati dal sentire di Gesu, pur cogliendo nell’altro
difetti e lacune, ci sorprendono gli aspetti positivi che rileviamo con gioia, come per istinto
evangelico, poiché ¢ nostro compito, a partire dal battesimo, edificare la comunione fraterna,
comunicandoci vicendevolmente quello che da effettivamente speranza alle nostre comunita:
il positivo che ¢ il bene iscritto da Dio in ciascuno di noi. E poi il verbo greco charizomai che
non vuol dire solo perdonare. L’esortazione riguarda soprattutto I’atteggiamento benevolo nei
confronti dell’altro, venendogli incontro nonostante errori e fragilita, secondo le misure della

gratuita di Dio (charis).

Sappiamo che la grazia di Dio ¢ esigente, soprattutto nel modo con cui perdona Gesu:
«Conoscete infatti la grazia del Signore nostro Gesu Cristo: da ricco che era, si é fatto
povero per voi, perché voi diventaste ricchi per mezzo della sua poverta» (2Cor 8,9). Cio che
da speranza a uno che ha sbagliato ¢ il modo come lo trattiamo e accogliamo, facendogli
intendere che il nostro comportamento non ha doppi fini, non ¢ ipocrita o formale: scaturisce
dalla chdris di Gesu che ¢ il modo con cui Dio promuove, in chi non merita, dignita, rispetto,
stima, pervenendo all’effetto finale di questa speranza che tutti ci auguriamo. L’apostolo lo
specifica con queste parole di consolazione: «Rivestitevi della carita, che unisce in modo
perfetto» ma soprattutto «rendete grazie». Si, 1 sentimenti di tenerezza, bonta, umilta,
mansuetudine, magnanimita, trovano il loro sbocco naturale nel saper dire grazie, constatando
il bene che riceviamo dagli altri, soprattutto quello non evidente, nascosto, invisibile,
quotidiano. Chi ha attraversato questa porta di speranza si rende conto che tutto ¢ motivo di

gratitudine e riconoscenza, proprio come Maria di Nazareth nel Magnificat o S. Teresina di



Lisieux che affermo «tutto e grazia» (espressione che si legge pure nel celebre romanzo di G.
Bernanos: Diario di un curato di campagna). E inizio - direbbe M. Luzi, poeta e critico
letterario, - di «nuovi e luminosi incanti, nuove, celestiali incandescenze di senso e desiderio,

nuove, a quell’altezza insospettate concretezze di uomini e d’eventiy.

¥ Rosario Gisana
Vescovo



